MENSAJE DEL SANTO PADRE LEON XIV PARA LA JORNADA
MUNDIAL DEL ENFERMO 2026

Queridos hermanos y hermanas:

La XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrard solemnemente en
Chiclayo, Peru, el 11de febrero de 2026. Por este motivo, he querido proponer
de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual y necesaria para
redescubrir la belleza de la caridad y la dimension social de la compasion, para
poner la atencidn en los necesitados y los que sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leido este conmovedor texto de san Lucas (cf. Lc
10,25-37). A un doctor de la ley que le pregunta quién es el projimo al que debe
amar, Jesus le responde contando una historia: un hombre que viajaba de Jerusalén
a Jerico fue asaltado por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un
levita pasaron de largo, pero un samaritano se compadecié de ¢l, vendd sus
heridas, lo llevo a una posada y pago para que lo cuidaran. He deseado proponer
la reflexion de este pasaje biblico con la clave hermenéutica de la Enciclica
Fratelli tutti, de mi querido predecesor el Papa Francisco, donde la compasion y
la misericordia hacia el necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual,
sino que se realizan en la relacion: con el hermano necesitado, con quienes lo
cuidan y, fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegria de dar cercania y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo répido, de lo inmediato, de las prisas, asi
como también del descarte y la indiferencia, que nos impide acercarnos y
detenernos en el camino para mirar las necesidades y los sufrimientos a nuestro
alrededor. La parabola narra que el samaritano al ver al herido no “pasé de largo”,
sino que tuvo para €l una mirada abierta y atenta, la mirada de Jesus, que lo llevo
a una cercania humana y solidaria. El samaritano «se detuvo, le regald cercania,
lo curd con sus propias manos, puso también dinero de su bolsillo y se ocup6 de
¢l. Sobre todo [...] le dio su tiempox.[1] Jestis no enseia quién es el projimo, sino
como hacerse prdjimo, es decir, cdmo volvernos nosotros cercanos.[2] Al
respecto, podemos afirmar con san Agustin que el Sefior no quiso ensefiar quién
era el projimo de aquel hombre, sino a quién debia €l hacerse projimo. Pues nadie
es projimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a ¢l. Asi pues, se hizo
prdjimo aquel que mostrd misericordia.[3]



El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prdjimo no depende de la
cercania fisica o social, sino de la decision de amar. Por eso, el cristiano se hace
projimo del que sufre, siguiendo el ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano
divino que se acercé a la humanidad herida. No son meros gestos de filantropia,
sino signos en los que se puede percibir que la participacion personal en los
sufrimientos del otro implica el darse a si mismo, supone ir mas alld de cubrir
necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte del don.[4] Esta caridad
se alimenta necesariamente del encuentro con Cristo, que por amor se entrego por
nosotros. San Francisco lo explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro
con los leprosos, decia: «El Sefior me llevd hasta ellos»,[5] porque a través de
ellos habia descubierto la dulce alegria de amar.

El regalo del encuentro nace del vinculo con Jesucristo, al que identificamos como
el buen samaritano que nos ha traido la salud eterna, y al que hacemos presente
cuando nos inclinamos ante el hermano herido. San Ambrosio decia: «Puesto que
nadie es tan verdaderamente nuestro projimo como el que ha curado nuestras
heridas, amémoslo viendo en €l a nuestro Sefior, y queramos le como a nuestro
préjimo; pues nada hay tan préximo a los miembros como la cabeza. Y amemos
también al que es imitador de Cristo, y a todo aquel que se asocia al sufrimiento
del necesitado por la unidad del cuerpo».[6] Ser uno en el Uno, en la cercania, en
la presencia, en el amor recibido y compartido, y gozar, asi como san Francisco,
de la dulzura de haberlo encontrado.

2. La mision compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovio”. Tener compasion
implica una emocién profunda, que mueve a la accion. Es un sentimiento que
brota del interior y lleva al compromiso con el sufrimiento ajeno. En esta parabola,
la compasion es el rasgo distintivo del amor activo. No es tedrica ni sentimental,
se traduce en gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y
cuida. Pero atencidn, no lo hace solo, individualmente, «el samaritano buscé un
posadero que pudiera cuidar de ese hombre, al igual que nosotros estamos
llamados a invitar y a reunirnos en un “nosotros” que sea mas fuerte que la suma
de pequenas individualidades».[7] Yo mismo he constatado, en mi experiencia
como misionero y obispo en Per, cdmo muchas personas comparten la
misericordia y la compasion al estilo del samaritano y el posadero. Los familiares,
los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de pastoral sanitaria y tantos
otros que se detienen, se acercan, curan, cargan, acompafan y ofrecen de lo suyo,
dan a la compasion una dimension social. Esta experiencia, que se realiza en un



entramado de relaciones, supera el mero compromiso individual. De este modo,
en la Exhortacion apostolica Dilexi te no sélo me he referido al cuidado de los
enfermos como una “parte importante” de la mision de la Iglesia, sino como una
auténtica «accion eclesial» (n. 49). En ella citaba a san Cipriano para ver como en
esa dimension podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta epidemia que
parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno y examina el
espiritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a los enfermos , si los
parientes se aman sinceramente, si los sefiores tienen piedad de los siervos
enfermos, si los médicos no abandonan a los enfermos que implorany.[8]

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de un cuerpo en
el que llevamos, seglin nuestra propia vocacion, la compasion del Sefior por el
sufrimiento de todos los hombres.[9] Es mas, el dolor que nos conmueve, no es
un dolor ajeno, es el dolor de un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra
Cabeza nos manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con
el dolor de Cristo y, ofrecido cristianamente, acelera el cumplimiento de la
plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.[10]

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con nosotros mismos y
con el hermano en el doble mandamiento: «Amaras al Sefior tu Dios con todo tu
corazon, con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu mente; y a tu projimo
como a ti mismoy» (Lc 10,27), podemos reconocer el primado del amor a Dios y su
consecuencia directa con la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus
dimensiones. «El amor al projimo representa la prueba tangible de la autenticidad
del amor a Dios, como asevera el apdstol Juan: “Nadie ha visto nunca a Dios: si
nos amamos los unos a los otros, Dios permanece en nosotros y el amor de Dios ha
llegado a su plenitud en nosotros. [...] Dios es amor, y el que permanece en el amor
permanece en Dios, y Dios permanece en €1” (1 Jn 4,12.16)».[11] Aunque el objeto
de ese amor sea distinto: Dios, el prdjimo y uno mismo, y, en ese sentido, los
podemos entender como amores distintos, estos son siempre inseparables.[12]

El primado del amor divino conlleva que la accién del hombre sea realizada sin
interés personal ni recompensa, sino como manifestacion de un amor que
trasciende las normas rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al projimo
es amar a Dios en la practica.[13]

Esta dimension también nos permite contrastar lo que significa amarse a si mismo.
Supone alejar de nosotros el interés de cimentando nuestra autoestima o el sentido
de nuestra propia dignidad en estereotipos de €xito, carrera, posicion o linaje[14]
y recuperar nuestra propia posicion ante Dios y ante el hermano. Decia Benedicto



XVI que «la criatura humana, en cuanto de naturaleza espiritual, se realiza en las
relaciones interpersonales. Cuanto mas las vive de manera auténtica, tanto mas
madura también en la propia identidad personal. EI hombre se valoriza no
aislandose sino poniéndose en relacién con los otros y con Dios».[15]

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las heridas de la
humanidad es un estilo de vida basado en el amor fraterno, que tiene su raiz en el
amor de Dios».[16] Deseo vivamente que no falte nunca en nuestro estilo de vida
cristiana esta dimension fraterna, ‘“samaritana”, incluyente, valiente,
comprometida y solidaria que tiene su raiz mas intima en nuestra union con Dios,
en la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor divino, podremos realmente
entregarnos en favor de todos los que sufren, especialmente por nuestros
hermanos enfermos, ancianos y afligidos.

Elevemos nuestra oracién a la Bienaventurada Virgen Maria, Salud de los
Enfermos; pidamos su ayuda por todos los que sufren, los necesitados de
compasion, escucha y consuelo, y supliquemos su intercesion con esta antigua
oracidn, que se rezaba en familia por quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,
tu vista de mi no apartes.
Ven conmigo a todas partes
y nunca solo me dejes.

Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,
Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espiritu Santo.

Imparto de corazén mi bendicion apostdlica a todos los enfermos, a sus familiares
y a quienes los cuidan, a los trabajadores del &mbito sanitario, a los agentes de
pastoral de la salud y muy especialmente a quienes participan en esta Jornada
Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026
LEON PP. XIV



1] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63.
2] Cf. ibid., 80-82.
3] Cf. S. Agustin, Sermones 171, 2; 179 A, 7.
4] Cf. Benedicto X VI, Carta enc. Deus caritas est (25 diciembre 2005), 34; S.
Juan Pablo II, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 28.
5] S. Francisco de Asis, Testamento, 2: Fuentes Franciscanas, 110.
6] S. Ambrosio, Tratado sobre el Evangelio de San Lucas, VII, 84.
7] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78.
8] S. Cipriano, De mortalitate, 16.
9] Cf. S. Juan Pablo II, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 24.
10] Cf. ibid., 31.
11] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26.
12] Cf. ibid.
13] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79.
]
]

[
[
[
[

14] Cf. ibid., 101.

15] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 53.

16] Francisco, Mensaje a los participantes del 33° Festival internacional de los
jovenes (MLADIFEST), Medjugorje, 1-6 agosto 2022 (16 julio 2022).

[
[
[
[
[
[
[
[
[
[
[
[




