
MENSAJE DEL SANTO PADRE LEÓN XIV PARA LA JORNADA 

MUNDIAL DEL ENFERMO 2026 

 

Queridos hermanos y hermanas: 

La XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrará solemnemente en 

Chiclayo, Perú, el 11de febrero de 2026. Por este motivo, he querido proponer 

de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual y necesaria para 

redescubrir la belleza de la caridad y la dimensión social de la compasión, para 

poner la atención en los necesitados y los que sufren, como son los enfermos. 

Todos hemos escuchado y leído este conmovedor texto de san Lucas (cf. Lc 

10,25-37). A un doctor de la ley que le pregunta quién es el prójimo al que debe 

amar, Jesús le responde contando una historia: un hombre que viajaba de Jerusalén 

a Jericó fue asaltado por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un 

levita pasaron de largo, pero un samaritano se compadeció de él, vendó sus 

heridas, lo llevó a una posada y pagó para que lo cuidaran. He deseado proponer 

la reflexión de este pasaje bíblico con la clave hermenéutica de la Encíclica 

Fratelli tutti, de mi querido predecesor el Papa Francisco, donde la compasión y 

la misericordia hacia el necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual, 

sino que se realizan en la relación: con el hermano necesitado, con quienes lo 

cuidan y, fundamentalmente, con Dios que nos da su amor. 

1. El regalo del encuentro: la alegría de dar cercanía y presencia 

Vivimos inmersos en la cultura de lo rápido, de lo inmediato, de las prisas, así 

como también del descarte y la indiferencia, que nos impide acercarnos y 

detenernos en el camino para mirar las necesidades y los sufrimientos a nuestro 

alrededor. La parábola narra que el samaritano al ver al herido no “pasó de largo”, 

sino que tuvo para él una mirada abierta y atenta, la mirada de Jesús, que lo llevó 

a una cercanía humana y solidaria. El samaritano «se detuvo, le regaló cercanía, 

lo curó con sus propias manos, puso también dinero de su bolsillo y se ocupó de 

él. Sobre todo […] le dio su tiempo».[1] Jesús no enseña quién es el prójimo, sino 

cómo hacerse prójimo, es decir, cómo volvernos nosotros cercanos.[2] Al 

respecto, podemos afirmar con san Agustín que el Señor no quiso enseñar quién 

era el prójimo de aquel hombre, sino a quién debía él hacerse prójimo. Pues nadie 

es prójimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a él. Así pues, se hizo 

prójimo aquel que mostró misericordia.[3] 



El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prójimo no depende de la 

cercanía física o social, sino de la decisión de amar. Por eso, el cristiano se hace 

prójimo del que sufre, siguiendo el ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano 

divino que se acercó a la humanidad herida. No son meros gestos de filantropía, 

sino signos en los que se puede percibir que la participación personal en los 

sufrimientos del otro implica el darse a sí mismo, supone ir más allá de cubrir 

necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte del don.[4] Esta caridad 

se alimenta necesariamente del encuentro con Cristo, que por amor se entregó por 

nosotros. San Francisco lo explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro 

con los leprosos, decía: «El Señor me llevó hasta ellos»,[5] porque a través de 

ellos había descubierto la dulce alegría de amar. 

El regalo del encuentro nace del vínculo con Jesucristo, al que identificamos como 

el buen samaritano que nos ha traído la salud eterna, y al que hacemos presente 

cuando nos inclinamos ante el hermano herido. San Ambrosio decía: «Puesto que 

nadie es tan verdaderamente nuestro prójimo como el que ha curado nuestras 

heridas, amémoslo viendo en él a nuestro Señor, y querámos le como a nuestro 

prójimo; pues nada hay tan próximo a los miembros como la cabeza. Y amemos 

también al que es imitador de Cristo, y a todo aquel que se asocia al sufrimiento 

del necesitado por la unidad del cuerpo».[6] Ser uno en el Uno, en la cercanía, en 

la presencia, en el amor recibido y compartido, y gozar, así como san Francisco, 

de la dulzura de haberlo encontrado. 

2. La misión compartida en el cuidado de los enfermos 

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovió”. Tener compasión 

implica una emoción profunda, que mueve a la acción. Es un sentimiento que 

brota del interior y lleva al compromiso con el sufrimiento ajeno. En esta parábola, 

la compasión es el rasgo distintivo del amor activo. No es teórica ni sentimental, 

se traduce en gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y 

cuida. Pero atención, no lo hace solo, individualmente, «el samaritano buscó un 

posadero que pudiera cuidar de ese hombre, al igual que nosotros estamos 

llamados a invitar y a reunirnos en un “nosotros” que sea más fuerte que la suma 

de pequeñas individualidades».[7] Yo mismo he constatado, en mi experiencia 

como misionero y obispo en Perú, cómo muchas personas comparten la 

misericordia y la compasión al estilo del samaritano y el posadero. Los familiares, 

los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de pastoral sanitaria y tantos 

otros que se detienen, se acercan, curan, cargan, acompañan y ofrecen de lo suyo, 

dan a la compasión una dimensión social. Esta experiencia, que se realiza en un 



entramado de relaciones, supera el mero compromiso individual. De este modo, 

en la Exhortación apostólica Dilexi te no sólo me he referido al cuidado de los 

enfermos como una “parte importante” de la misión de la Iglesia, sino como una 

auténtica «acción eclesial» (n. 49). En ella citaba a san Cipriano para ver cómo en 

esa dimensión podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta epidemia que 

parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno y examina el 

espíritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a los enfermos , si los 

parientes se aman sinceramente, si los señores tienen piedad de los siervos 

enfermos, si los médicos no abandonan a los enfermos que imploran».[8] 

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de un cuerpo en 

el que llevamos, según nuestra propia vocación, la compasión del Señor por el 

sufrimiento de todos los hombres.[9] Es más, el dolor que nos conmueve, no es 

un dolor ajeno, es el dolor de un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra 

Cabeza nos manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con 

el dolor de Cristo y, ofrecido cristianamente, acelera el cumplimiento de la 

plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.[10] 

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con nosotros mismos y 

con el hermano en el doble mandamiento: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu 

corazón, con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu mente; y a tu prójimo 

como a ti mismo» (Lc 10,27), podemos reconocer el primado del amor a Dios y su 

consecuencia directa con la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus 

dimensiones. «El amor al prójimo representa la prueba tangible de la autenticidad 

del amor a Dios, como asevera el apóstol Juan: “Nadie ha visto nunca a Dios: si 

nos amamos los unos a los otros, Dios permanece en nosotros y el amor de Dios ha 

llegado a su plenitud en nosotros. […] Dios es amor, y el que permanece en el amor 

permanece en Dios, y Dios permanece en él” (1 Jn 4,12.16)».[11] Aunque el objeto 

de ese amor sea distinto: Dios, el prójimo y uno mismo, y, en ese sentido, los 

podemos entender como amores distintos, estos son siempre inseparables.[12] 

El primado del amor divino conlleva que la acción del hombre sea realizada sin 

interés personal ni recompensa, sino como manifestación de un amor que 

trasciende las normas rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al prójimo 

es amar a Dios en la práctica.[13] 

Esta dimensión también nos permite contrastar lo que significa amarse a sí mismo. 

Supone alejar de nosotros el interés de cimentando nuestra autoestima o el sentido 

de nuestra propia dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posición o linaje[14] 

y recuperar nuestra propia posición ante Dios y ante el hermano. Decía Benedicto 



XVI que «la criatura humana, en cuanto de naturaleza espiritual, se realiza en las 

relaciones interpersonales. Cuanto más las vive de manera auténtica, tanto más 

madura también en la propia identidad personal. El hombre se valoriza no 

aislándose sino poniéndose en relación con los otros y con Dios».[15] 

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las heridas de la 

humanidad es un estilo de vida basado en el amor fraterno, que tiene su raíz en el 

amor de Dios».[16] Deseo vivamente que no falte nunca en nuestro estilo de vida 

cristiana esta dimensión fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, 

comprometida y solidaria que tiene su raíz más íntima en nuestra unión con Dios, 

en la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor divino, podremos realmente 

entregarnos en favor de todos los que sufren, especialmente por nuestros 

hermanos enfermos, ancianos y afligidos. 

Elevemos nuestra oración a la Bienaventurada Virgen María, Salud de los 

Enfermos; pidamos su ayuda por todos los que sufren, los necesitados de 

compasión, escucha y consuelo, y supliquemos su intercesión con esta antigua 

oración, que se rezaba en familia por quienes viven en la enfermedad y en el dolor: 

Dulce Madre, no te alejes, 

tu vista de mí no apartes. 

Ven conmigo a todas partes 

y nunca solo me dejes. 

Ya que me proteges tanto 

como verdadera Madre, 

Haz que me bendiga el Padre, 

el Hijo y el Espíritu Santo. 

Imparto de corazón mi bendición apostólica a todos los enfermos, a sus familiares 

y a quienes los cuidan, a los trabajadores del ámbito sanitario, a los agentes de 

pastoral de la salud y muy especialmente a quienes participan en esta Jornada 

Mundial del Enfermo. 

Vaticano, 13 de enero de 2026 

LEÓN PP. XIV 

 



[1] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63. 

[2] Cf. ibíd., 80-82. 

[3] Cf. S. Agustín, Sermones 171, 2; 179 A, 7. 

[4] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 diciembre 2005), 34; S. 

Juan Pablo II, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 28. 

[5] S. Francisco de Asís, Testamento, 2: Fuentes Franciscanas, 110. 

[6] S. Ambrosio, Tratado sobre el Evangelio de San Lucas, VII, 84. 

[7] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78. 

[8] S. Cipriano, De mortalitate, 16. 

[9] Cf. S. Juan Pablo II, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 24. 

[10] Cf. ibíd., 31. 

[11] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26. 

[12] Cf. ibíd. 

[13] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79. 

[14] Cf. ibíd., 101. 

[15] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 53. 

[16] Francisco, Mensaje a los participantes del 33º Festival internacional de los 

jóvenes (MLADIFEST), Medjugorje, 1-6 agosto 2022 (16 julio 2022). 

 


